
 

 
FONDATION POUR L’EDUCATION RESEAU LIBRE SAVOIR / BACCALAUREAT SESSION 2025 

COORDONNATEUR NATIONAL MONSIEUR NDOUR  

TEL. 77-621-80-97 / 77-993-41-41/ 76-949-63-63 

 

 

 

 
 
 

 

               
 

 

FONDATION POUR L’EDUCATION / RESEAU LIBRE SAVOIR   

PREPARATION BACCALAUREAT / SESSION 2025 

COURS DE RENFORCEMENT DES CAPACITES METHODOLOGIQUES  

COORDONNATEUR NATIONAL / MONSIEUR NDOUR 

TEL : 77-621-80-97 / 77-993-41-41 / 76-949-63-63 

 

INFORMATION IMPORTANTE 
Le document est protégé par le droit d’auteur. Il reste une propriété privée et 

exclusive de LA FONDATION POUR L’EDUCATION RESEAU LIBRE SAVOIR.  

Il est formellement interdit d’en faire un usage commercial.  

Il est destiné gratuitement aux candidats du Baccalauréat session 2025 
 

 

EPREUVE DE DISSERTATION PHILOSOPHIQUE CORRIGEE 

PORTANT SUR NATURE ET CULTURE 
 

 

SUJET N°01 

L’homme peut-il supprimer son animalité ? 

 

INTRODUCTION  

          Considéré comme un être biologique ou un individu, l’homme n’est pas différent de l’animal, car 

tous les deux ont les mêmes besoins biologiques à satisfaire, comme manger, boire, dormir et se 

reproduire. C’est dans cette perspective que notre sujet nous invite à analyser la question selon laquelle 

« L’homme peut-il supprimer son animalité ? ». Dès lors une sorte de contradiction s’installe la vie 

humaine et celle animale. Quelle est la différence entre ces deux modes de vie ? Faut-il définir 

l’homme exclusivement par la nature humaine ou, par son caractère animal, ou par les deux à la fois. 

Est-il possible de relier animalité et humanité ? Pour répondre à ces questions, il convient de noter, que 

ces notions restent incontournables. Ces deux notions sont polysémiques et peuvent être employées 

dans des contextes différents. 

DEVELOPPEMENT 

          Certes, il y a une continuité entre homme et animal qui sont bien des vivants dotés d'une biologie, 

mais l'humanité possède et conserve ses facultés intellectuelles spécifiques et sa culture qui prolongent 

en quelque sorte sa nature biologique. 

Le caractère de l’animalité chez l’homme s’explique par sa nature. D’une manière générale la nature 

désigne un ensemble de caractère innés, physiques ou moraux, propres à un environnement, dans 

lequel l’homme évolue et se réalise. Bref, elle serait un ensemble de caractères et de propriétés 

permanent que l’on retrouve chez tous les hommes. Elle fixe les caractéristiques propres à une chose, 

un être et qui permet de le définir. L’animal se comprend d’abord comme l’autre de l’Homme, comme 

ce qui en est distinct. La formation de ce concept est aussi celle d’une catégorie. L’animal serait donc 



 

 
FONDATION POUR L’EDUCATION RESEAU LIBRE SAVOIR / BACCALAUREAT SESSION 2025 

COORDONNATEUR NATIONAL MONSIEUR NDOUR  

TEL. 77-621-80-97 / 77-993-41-41/ 76-949-63-63 

 

ce qui est privé des qualités humaines et on pourrait y inclure toutes les espèces qui n’en disposent pas. 

Bien qu’il soit doté de certaines facultés intellectuelles particulières (intelligence abstraite, langage 

articulet.), l’Homme n’est plus une exception au sein de la nature. C’est un vivant comme les 

autres, dont l’existence contingente est le produit d’un mécanisme de sélection naturelle jusque-là 

insoupçonné. En effet, l’éthologie, comprise comme la science qui étudie les comportements des 

animaux, peut être étendue aux êtres humains. Cela permet de déceler des réactions qui ont été 

sélectionnées au cours de l’évolution et qui correspondent à la présence d’une forme d’instinct. 

Toutefois, penser l’animalité de l’Homme ne peut donc se faire que verbalement. Certes, il y a une 

continuité entre homme et animal qui sont bien des vivants dotés d’une biologie, mais l’humanité 

possède et conserve ses facultés intellectuelles spécifiques et sa culture qui prolongent en quelque 

sorte sa nature biologique. 

Il faut reconnaître aux animaux des capacités cognitives et sensibles jusque-là ignorées si bien que, 

derrière la notion générique d’animalité, nous devons considérer des espèces distinctes qui se 

caractérisent par des capacités et aptitudes très différentes, parfois étonnamment plus proches de 

l’Homme que nous ne pouvons le penser. 
          Nous parlons beaucoup de l’animal et des animaux. L’homme à cet égard apparaît comme l’animal 

parlant sans cesse des autres animaux. La question de l’animal, ou des animaux, ne peut donc se dissocier de 

celle du discours sur l’animal, elle en est même enveloppée à tel point que l’on peut se demander si l’animal est 

autre chose que bête de parole, figure de discours prise inextricablement dans les rets de la toile de 

représentations et d’échanges des hommes. Cette question est abordée par Lucien MALSON dans son ouvrage 

intitule Les enfants sauvages. Il y décrit l’expérience d’enfants abandonnés à la naissance, qui seraient 

recueillis et élevés par des loups. Les enfants se déplacent comme des loups, se nourrissent comme eux et 

agissent comme eux. Lorsqu’ils seraient retrouvés par les hommes et réintégrés dans la société, ils devront 

apprendre à parler, à manger, à boire, bref se comporter comme les hommes. De cette expérience, on peut tirer 

plusieurs enseignements. D’abord que le petit enfant humain à la naissance peut s’adapter dans les conditions 

différentes. Tant qu’il vit dans les loups, l’enfant ne mérite pas encore le mot d’homme. C’est pourquoi certains 

affirment qu’on ne nait pas homme, mais on le devient. On dit aussi que l’homme est un être inachevé. Il est 

différent de l’animal qui à la naissance est déjà programmé, il est déjà ce qu’il sera, alors que l’homme doit 

apprendre. Selon MALSON : « Tous les individus intègrés à un groupe social sont cultivés, du moment qu’ils 

participent à une quelconque culture ». C’est par cette participation qu’il devient conscient. MALSON dit que 

« l’homme n’a pas de nature, il est plutôt une histoire ». La nature a donné les possibilités et les potentialités, 

mais il revient à la culture de l’actualiser et de les mettre en valeur. L’homme est ainsi le produit de multiple 

apprentissage. Dans ce cadre, il apprend à parler, à manger, à adopter tous les comportements humains. KARL 

MARX dira que cette histoire est l’une des rapports sociaux. Il n’aura pas tard de dire dans sa 11ème thèse sur 

FEUERBACH que « l’essence humaine n’est pas une abstraction inhérente à l’individu isolé, mais dans sa 

réalité elle est l’ensemble des rapports sociaux ». Selon la conception Marxiste, l’homme est socialement 

déterminé et historiquement situé. Donc il ne pourrait faire abstraction du milieu social. Il est 

fondamentalement déterminé par la société. Selon la conception de Jean Paul SARTRE, l’homme choisi 

librement son destin, il doit donner une orientation à sa vie ; ce qui donne un sens à sa personnalité. SARTRE 

dit déjà : « l’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait, c’est à dire ce qu’il fait de sa nature ». Dès lors, il 

est incapable de faire des performances affectives et physiques. Il a besoin d’un espace socio-culturel pour 

s’épanouir. Il est donc synthèse du naturel et du culturel, c’est-à-dire héritier et inventeur. Il sera donc difficile 

de séparer l’innée et l’acquis. La nature et la culture constituent donc deux aspects distincts qui expriment une 

seule et même réalité. 

CONCLUSION 

          Au terme de notre analyse, il convient de noter que le premier grand axe de notre réflexion 
qui vient à l’esprit par rapport à ce sujet, est le rapport de l’animal à l’Homme. L’Homme est un 
animal comme les autres. Mais en tant qu’animal culturel est capable de se discipliner. En se 

disciplinant il passe nécessairement dans le processus de socialisation. Toutes les créations de 

l’homme, ses inventions ont pour finalité la transformation de la nature. Il serait difficile de séparer de 

lui l’innée c’est-à-dire son caractère animal. Si la nature apparait comme ce qui est commune à tous les 

hommes, la culture est au contraire un système de différence ?  


